
العلوم الشرعیةمجلة   

            1لعدد ا        "الرسائلُ النبویَّةُ إلى الملوك والحكَّامِ أُنموذجاً "حِوارُ الأدیانِ والحضاراتِ 

 -228-

  

  محمد أوحیده أحمد أوحیده.د                                              

  سبـــها -كلیَّــة الدِّراســات الإسلامیَّـــة

  

  مقـدمـة

علم بالقلم، علم الإنسان ما لم یعلم، والصلاة والسلام على الذي الحمد الله 

العلم، وجعل طلبه النبي الأكرم سیدنا محمد صلى االله علیه وسلم الذي حثَّ على 

  وبعد،،،. فریضة على كل مسلمة ومسلم

وضع الإسلام قواعد عامة قابلة للتطور حسب الزمان والمكان؛ مبنیة فقد 

على جملة مقاصد أساسها تحقیق كمال العبودیة الله وحده، وحفظ حیاة الإنسان، 

ل وصیانة مصالح العباد بصرف النظر عن العرق واللون واللغة وغیرها من عوام

الاختلاف بین البشر، وذلك من خلال حث العباد على التعامل فیما بینهم بالتي 

هي أحسن،من أجل غایة سامیة وهي تكریم الإنسان الذي اصطفاه سبحانه وتعالى 

على سائر مخلوقاته، كما قال العلیم الحكیم في كتابه العزیز﴿ولقد كرمنا بني آدم 

الطیبات وفضلناهم على كثیر ممن خلقنا وحملناهم في البر والبحر ورزقناهم من 

  .70:الإسراء.تفضیلا﴾

إن الإسلام یمثل قیماً صالحة لكل زمان ومكان؛ تدعو إلى مكارم الأخلاق 

 ،وحسن التعامل مع الإنسان، من أجل التعایش الذي تسوده الأخلاق الفاضلة

ختلاف؛ الاو والمعاملة الحسنة، وطیب المعاشرة من خلال الحوار في حال الاتفاق 

ذلك أن رسالة الإسلام تنبع من عقیدة التوحید القائمة على شهادة أن لا إله إلا االله 

التي هي دعوة كل الأنبیاء، انطلاقا من أن الرسالة التي جاء بها الأنبیاء واحدة 



العلوم الشرعیةمجلة   

            1لعدد ا        "الرسائلُ النبویَّةُ إلى الملوك والحكَّامِ أُنموذجاً "حِوارُ الأدیانِ والحضاراتِ 

 -229-

وهي الدعوة إلى الدین الحق وهو الإسلام، الذي یعد منطلق كل الحقوق 

الناس أحراراً ویریدهم أن یكونوا أحراراً، ویحثهم  والحریات، لأن االله تعالى خلق

  .على المحافظة على الحقوق التي شرعها والحرص على الالتزام بها

یركز هذا البحث على أكثر المسائل جدلاً وهي مسألة حوار الأدیان 

والحضارات كما هي متداولة في الفكر المعاصر، في محاولة لتأصیل هذه الفكرة، 

ن جوهر الإسلام قائم على كرامة الإنسان، فمنهج الإسلام في والتأكید على أ

المعاملة الإنسانیة یقوم على الأمر بالعدل والعمل به في كل مناحي الحیاة، ومنع 

الظلم وذلك بحمایة الأنفس والأعراض والأموال للمسلمین وغیر المسلمین؛ من 

بالحق، ویضمن خلال منظومة الأحكام التي وضعها الإسلام بما یكفل العمل 

تحقیق العدل القائم على احترام الحقوق، ورد المظالم، وتمكین الفضیلة، وأداء 

  .الأمانة، وإصلاح المجتمع

إن االله سبحانه وتعالى خلق الإنسان، ووهبه العقل والإرادة والغریزة، واختاره 

لوظیفة الخلافة، ولكن لم یتركه یبحث عن طریقه لوحده، وإنما أضاف إلى عقل 

لإنسان الوحي الإلهي، والذي وضعه سبحانه وتعالى بأیدي صفوة اختارهم من ا

بین خلقه، ثم ساقهم في سلسلة نورانیة منذ آدم علیه السلام إلى سیدنا محمد 

صلى االله علیه وسلم؛ كي ینیروا للإنسان دروب حیاته ویؤهلوه إلى أن یرتقي إلى 

ثلاث تتكامل وتتداخل لتضبط مقام الخلافة والعبودیة والعمارة، وهي وظائف 

  .علاقة الإنسان بخالقه وبذاته وبالكون الذي یحیط به

إن جوهر وظیفة الأنبیاء تكمن في إعداد الإنسان وتطهیر نفسه، لیكون 

صالحاً لمقام العبودیة المبنیة على الإرادة والمحبة، أي إخراج الإنسان من الدائرة 

ى الدائرة التي یكون فیها عبداً الله بالاختیار، التي یكون فیها عبداً الله بالاضطرار إل

  .وهي التي یحقق من خلالها إنسانیته وتمیزه عن بقیة الموجودات



العلوم الشرعیةمجلة   

            1لعدد ا        "الرسائلُ النبویَّةُ إلى الملوك والحكَّامِ أُنموذجاً "حِوارُ الأدیانِ والحضاراتِ 

 -230-

لقد حاولنا في هذا البحث أن نثیر قضایا ظهرت في زمننا هذا، وكان 

الإسلام قد جسدها واقعاً عملیاً من خلال مظاهر التعایش التي یحث الإسلام على 

التعامل مع غیر المسلمین، والحقوق یقررها الإسلام للإنسان  الالتزام بها في

  .بصرف النظر عن أي مظهر من مظاهر الاختلاف

إن القرآن الكریم حافل بآیات تبرز عقد المقارنات لیفسح المجال أمام العقل 

للمقارنة والموازنة التي هي من أسس المجادلة والحوار، وإن من الأعمال الدعویة 

النبي صلى االله علیه وسلم والمبنیة على الحوار والتواصل إعلام  التي قام بها

العالم برسالة الإسلام؛ لیثبت أن هذا الدین دین عالمي، ونزل لخیر البشریة، 

، ولقد 107:﴿وما أرسلناك إلا رحمة للعالمین﴾ الأنبیاء: مصداقا لقوله تعالى

م رسائل یدعوهم أرسل النبي محمد صلى االله علیه وسلم إلى الملوك والحكا

﴿تبارك الذي نزل الفرقان :للإسلام تحقیقاً لعالمیة الإسلام كما جاء في قوله تعالى

، ثم توالت الآیات التي تؤكد عالمیة 1:على عبده لیكون للعالمین نذیرا﴾ الفرقان

، 28:﴿وما أرسلناك إلا كافة للناس بشیرا ونذیرا﴾ سبأ: الإسلام، ومنها قوله تعالى

والرسائل تمثل اللبنة الأولى لحوار الأدیان والحضارات، وهو ما عزمنا وهذه الكتب 

إن شاء االله تعالى على دراسته في هذا البحث المتواضع؛ استرشاداً بحكمته صلى 

االله علیه وسلم في العنایة بالمراسلات التي أعطاها عنایة فائقة، وأولاها اهتماماً 

بین بالمراسلات، ذلك أن الحوار خاصاً، وركّز على طبیعة الأسلوب والمخاط

وسیلة الاتصال المثلى بین بني الإنسان، وأكثر الوسائل قدرة على التأثیر في 

الآخرین؛ فالقرآن الكریم الذي هو عنوان البلاغة وینبوعها قد استعمل هذا الأسلوب 

في كثیر من آیاته، لما فیه من التأثیر البالغ، وجاء الإسلام لیكون دین الحوار، 

لذي یطلق المجال لإعمال العقل، ولیحاور الآخرین على أساس الحجة والبرهان ا



العلوم الشرعیةمجلة   

            1لعدد ا        "الرسائلُ النبویَّةُ إلى الملوك والحكَّامِ أُنموذجاً "حِوارُ الأدیانِ والحضاراتِ 

 -231-

والدلیل، ولیعلمهم كیفیة الوصول إلى الحقائق، عن طریق الكلمة الطیبة، 

  . والأسلوب البدیع، والجدال بالحسنى

ویحاول هذا البحث إلقاء نظرةٍ فاحصة على أسلوب الرسائل النبویة بغرض 

  .لوب، لنحذوَ حذوَه، ونقتبس لمساتهفهم طبیعة هذا الأس

  جذور الحوار

المحاورة " :وفي لسان العرب ،) 1("التحاور التجاوب: "تاج العروس ورد في

: ، وفي مختار الصحاح) 2("والحوار مراجعة النطق، وتحاوروا تراجعوا الكلام بینهم

  .) 3( "المحاورة المجاوبة، والتحاور التجاوب"

﴿فقال لصاحبه : صاحب الجنتین في قوله تعالى وذكر القرآن الكریم قصة

، قال ابن كثیر في تفسیر 34:وهو یحاوره أنا أكثر منك مالاً وأعز نفراً﴾ الكهف

ومن الألفاظ التي استعملت في معنى الحوار . ) 4(أي یجادله ویخاصمه: هذه الآیة

ة ﴿ادع إلى سبیل ربك بالحكمة والموعظة الحسن: قال تعالى ،"الجدال"كلمة 

  .125: وجادلهم بالتي هي أحسن﴾ النحل

                                                 

، وزارة الإرشاد 11تاج العروس من جواهر القاموس، محمد المرتضى الحسیني الزبیدي، ج  )(1

  .112م، ص 1965عبد الستار فراج، . والأنباء، الكویت، تح

، ص  2الكبیر وآخران، دار المعارف، القاهرة، مجلد  عبد االله. لسان العرب، ابن منظور،تح )(2

1043.   

بكر الرازي، ترتیب محمود خاطر، الهیئة المصریة للكتاب،  أبيمحمد بن  مختار الصحاح، )(3

   .161م ص 1976 القاهرة،

بن  إسماعیلتفسیر القرآن العظیم لابن كثیر، الإمام الجلیل الحافظ عماد الدین أبي الفداء  )(4

، ص 9، مصر، مجلد ةمصطفى السید وآخرون، مؤسسة قرطبة، الجیز . كثیر الدمشقي، تح

137.  



العلوم الشرعیةمجلة   

            1لعدد ا        "الرسائلُ النبویَّةُ إلى الملوك والحكَّامِ أُنموذجاً "حِوارُ الأدیانِ والحضاراتِ 

 -232-

مما تقدم یمكن القول بأن الحوار یعني المراجعة في الكلام، وهو ضرب 

من الأدب الرفیع وأسلوب من أسالیبه، والحوار هو محادثة بین شخصین أو 

معین في علاقته مع شخص أو طرف طرفین أو أكثر، وهو یمثل موقف لشخص 

هذا الطرف من القیام بمتطلبات الحوار أمام آخر أو طرف آخر، حتى یتمكن 

تعقد العلاقات الإنسانیة، وهذا الموقف مرادف كذلك للاستعداد والقابلیة للإصغاء 

وتقبل الآخر، وذلك بالاستماع المتبادل، والذي یفضي في نهایة الأمر إلى تبادل 

 ـ .المواقف والآراء بین الأطراف

محدداً من الذات؛ ویفترض معرفة  وتبعاً لذلك فإن الحوار یفترض موقفاً 

الطرف الآخر، وأن یكون هناك موقفا متبادلا بین الأطراف المتحاورة، والدعوة إلى 

الحوار تمر بمراحل، أولها التعارف عن طریق استعمال وسائل الاتصال الممكنة 

للتقریب بین أطراف الحوار، والاتصال مع الطرف الآخر الذي أساسه فهم الذات 

ها على الطرف الآخر، ومن تم تصل بالمتحاور إلى نتیجة مبدئیة وهي ثم عرض

إعادة النظر في فهم النفس، ولذلك تعد أول خطوة نحو البدء في تقبل فكرة التغییر 

وعدم التعصب لموقف الذات، فالحوار بهذا الاعتبار ضرب من ضروب الأدب 

لتعصب والغضب، الرفیع یغلب علیه الهدوءُ والرویة، والبعد عن التشنج وا

والشریعة الإسلامیة حوت الكثیر من الأحكام التي تأمر بنبذ التعصب بكل 

 .) 1(أشكاله، وتعده من دعوى الجاهلیة

إن المبالغة في التوقعات بشكل عام وفي فتح الحوار بصفة أخص مقدمة طبیعیة 

لإحباط شدید، وحتى یصل المحاور إلى نتائج ایجابیة یحتاج إلى بذل جهود 

                                                 

خر، مؤسسة شعیب الأرناؤوط وآ. زاد المعاد في هدي خیر العباد، ابن القیم الجوزیة، تح )(1

  .284/  2م، ج2008الرسالة،



العلوم الشرعیةمجلة   

            1لعدد ا        "الرسائلُ النبویَّةُ إلى الملوك والحكَّامِ أُنموذجاً "حِوارُ الأدیانِ والحضاراتِ 

 -233-

ثفة لیحدث التغییر، وهذه الجهود قد تتضمن إنجازات جزئیة، وتدفع إلى مك

  .مواصلة العمل

إن رؤیة كل جماعة بشریة في نظرتها إلى ذاتها وإلى طبیعة العلاقات التي 

ترغب بإقامتها مع غیرها هي التي تحدد نوعیة العلاقات التي تقیمها؛ وإقامة 

نا سابقاً یفترض طرفین لدیهما الرغبة في العلاقات تبدأ بالحوار، والحوار كما ذكر 

الحوار، والمسألة الجوهریة لإنجاح العلاقة مع الطرف الآخر تقوم على رفض 

الأحكام المسبقة، لأن هذه الأحكام التي تتشكل غالباً من عقد وتجارب تكون قد 

تركت بصماتها في العقل الباطن، والحوار لا یقوم إلا إذا وجدت إرادة قویة 

ر، لأن تقبّل الطرف الآخر هو الطریق الوحید لإمكانیة تحویل المواقف للحوا

، والتراث الإسلامي یبرز قیم لرافضة إلى مواقف معتدلة ومقبولةالمتشددة وا

شیر إلى ما ذكره ابن الحوار، وأصول التعامل، وقبول الآخر، وفي هذا الصدد ن

تلفین عنه في كل شيء جب على الإنسان الاستماع إلى أقوال المخرشد من أنه ی

  .) 1(یبحث عنه

وفي ذات الوقت لا یمكن أن یكون هناك حوارٌ إذا لم تكن هناك رغبة لدى 

الأطراف المتحاورة، بمعنى عرض وتلقي كل طرف لأفكار الآخر، وعدم اللّجوء 

إلى استخدام أي نوع من أنواع الضغط من قبل أي طرف من شأنه أن یجبر 

وقفه، فهذه الآلیة للأخذ والرد لوجهات النظر تقوم الطرف الآخر على تحویل م

على الحریة، وحتى إن حدث تبدیل أو تغییر في أي موقف یجب أن ینطلق من 

كما أن الحوار یستلزم حداً أدنى من الاتفاق، فعلى . قناعة المتحاور ذاته

  یل التحاورــــــــــــالمتحاورین القبول المبدئي للحوار في حد ذاته، ذلك لأنه من المستح

                                                 

  .26، ص  2م، م1988عربیة، بیروت، تهافت التهافت، ابن رشد، مركز دراسات الوحدة ال )(1



العلوم الشرعیةمجلة   

            1لعدد ا        "الرسائلُ النبویَّةُ إلى الملوك والحكَّامِ أُنموذجاً "حِوارُ الأدیانِ والحضاراتِ 

 -234-

  .مع من یرفض كلیة فكرة الحوار أو مع من یستعملها لأهداف استیعابیة

  أسس حوار الأدیان

یتفق علماء الحضارة والتاریخ على أنه لم تكن هناك حضارة على وجه 

لو من دور عبادة، یجتمع فیها الناس للعبادة وممارسة خالأرض قدیمة أو حدیثة ت

یس هناك دلیل على ان فكرة التدین في جوهرها الشعائر والطقوس الدینیة، ول

ویتجلى العامل الدیني في تراث شعوب الحضارات . ) 1(تأخرت عن نشأة الإنسان

القدیمة في شكل مخطوطات ونقوش وأساطیر؛وتبرز أهمیة الدین في كونه العامل 

المحرك للإنسان والذي یقدم له تفسیراً للكون، والأدیان قد ساعدت على انتقال 

لإنسان من مجتمع صغیر إلى مجتمع أكبر یؤمن أهله بدیانة معینة ویجعلونها ا

  .معتقداً، كما ساهمت الأدیان في خلق وحدات سیاسیة متجانسة ومتعایشة

إن الحضارات القدیمة تعد الأخلاق والقوانین مرتبطة تمام الارتباط بالدین، 

جوانبه ویوضّح معانیه،  حیث یعتبر الدین نظاماً رمزیاً یتعلق بالوجود من جمیع

وبذلك فالدین هو الذي یقرر المبادئ التي تضبط العلاقات والنظام الاجتماعي، 

  .فاندماج الدین والأخلاق والقوانین كان في الأصل كاملاً 

إن الحضارات تختلف في عوامل تكوینها، فقد تنشأ بسبب عوامل ذاتیة 

ان تماماً فهو یولد حاملاً دون الحاجة إلى مؤثرات خارجیة، فالحضارة كالإنس

لصفات وراثیة كثیرة، وفي ذات الوقت یتأثر بمؤثرات خارجیة، كذلك فإن طبیعة 

قائمة على   الحضارات ترتبط بجملة من العوامل الفكریة، بحیث تكون الحضارة

أساس جغرافي أو بیئي أو عرقي أو دیني، كما أن نزوعها إما أن یكون على رؤیة 

                                                 

, بحوث ممهدة لدراسة تاریخ الأدیان، محمد عبد االله دراز، دار القلم للنشر والتوزیع: الدین )(1

  .127، 2006,الكویت 



العلوم الشرعیةمجلة   

            1لعدد ا        "الرسائلُ النبویَّةُ إلى الملوك والحكَّامِ أُنموذجاً "حِوارُ الأدیانِ والحضاراتِ 

 -235-

نتشار وفق منطق الصراع والإقصاء والهیمنة، أو منهجیة تقوم على منهج الا

والأمر المرتبط بهذه الدراسة . والاستیعابمنطق الاقتباس والتفاعل  قائمة على

والذي سوف نتناوله تحدیدا في مجال مسألة الحوار هو التركیز على الدین بوصفه 

الدین والحضارة، والرباط وثیق بین  للحیاة المادیة كما هو عقیدة وإیمان؛ انظام

فالحركة التاریخیة حركة دینیة ولا یمكن فهمها إلا بوضعها في إطار الحركة 

الدینیة الكبرى، والدین منشئ للحضارة، ومن تم فإن الصراع أو الحوار بین 

الأدیان ینتهي إلى صراع أو حوار بین الحضارات، فالصراع التاریخي هو صراع 

  . ن تاریخ الإنسان هو تاریخ الأدیانحضاري في المقام الأول وبذلك یكو 

ورغم تعدد مصادر الدیانات واختلافها فإنها تلتقي في الغالب حول نقطة 

جوهریة وهي البحث عن الخیر للبشریة، وإن كانت مفاهیم هذه الأدیان تختلف 

  .وربما تتعارض حول تحدید معاني الخیر والشر، والسعادة والسلام

ب هدایة لكل البشریة قد ذكر االله عز وجل فیه والقرآن الكریم الذي هو كتا

الأدیان السابقة وعرض أحوالها، مما ینیر الأذهان ویفتح أمامها آفاق المعرفة من 

أجل المقارنة والموازنة، والإسلام یجعل من مقاصد الشریعة الإسلامیة هي 

، المنطلق الرئیسي لإنسانیة الإنسان، ففي العمل بهذه المقاصد ینعم الإنسان

ویطمئن قلبه، ویشعر بالأمان في ضمان حاجاته الأساسیة من أمن على دینه 

ونفسه وماله وعرضه، ذلك أن الأعمال الشرعیة لیست مقصودة لنفسها، وإنما 

. )1(المقصود بها أمور أخرى هي معانیها، وهي المصالح التي شرعت لأجلها

هو مبدأ الأخوة في الإنسانیة والقرآن الكریم یبرز أهم المعاني السامیة في الإسلام و 

                                                 

  .2/143، محمد عبد االله دراز، دار المعرفة، بیروت. ق، تحاسحإبو أ، الشاطبي ،الموافقات )(1

  



العلوم الشرعیةمجلة   

            1لعدد ا        "الرسائلُ النبویَّةُ إلى الملوك والحكَّامِ أُنموذجاً "حِوارُ الأدیانِ والحضاراتِ 

 -236-

ذَكَرٍ مِّن  یَا أَیُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم ﴿:في العدید من المواضع منها قوله تعالى

 .13:﴾ الحجراتوَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوباً وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللَّهِ أتقاكم وَأُنثَى

عشر قرناً،  ر الإسلامي منذ ما یقارب من أربعةتبط بالفكوالحوار بین الأدیان ار 

وقد ازداد الاهتمام به في السنوات الأخیرة بالنظر إلى تطور وسائل الاتصال 

والمعلوماتیة وتشابك العلاقات الإنسانیة، والقرآن الكریم حوى الكثیر من أسس 

لك قول االله عز حوار الأدیان، وذلك من خلال ذكره للأدیان ومآل أتباعها، فمن ذ

ابِئِینَ وَالنَّصَارَى وَالْمَجُوسَ وَالَّذِینَ أَشْرَكُوا : وجل ﴿إِنَّ الَّذِینَ آمَنُوا وَالَّذِینَ هَادُوا وَالصَّ

  .17:الحج .إِنَّ اللَّهَ یَفْصِلُ بَیْنَهُمْ یَوْمَ الْقِیَامَةِ إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِیدٌ﴾

یم أن الرسالة التي جاء بها الأنبیاء واحدة وهي رسالة لقد بین القرآن الكر 

الإسلام، ولقد ذكر سبحانه وتعالى مجادلة الأنبیاء لأقوامهم، وإقامتهم للحجة 

علیهم من أوجه عدیدة، وذكر القرآن الكریم الأدیان التي یدین بها الناس، كما ذكر 

وذكر تاریخ ومصیر حجج أصحاب الأدیان والرد علیهم بالبراهین وضرب الأمثلة، 

أقوام وأمم سادت ثم بادت، ومن دعوات الحوار في القرآن الكریم دعوته عز وجل 

وهو ما امتازت بمجادلة أهل الكتاب لإزالة شبههم وإقامة الحجة علیهم بالحسنى، 

به الشریعة الإسلامیة التي تدعو إلى االله بالحكمة والموعظة الحسنة، وتأمر 

عن الفحشاء والمنكر والبغي، والتي جعلها االله سبحانه  بالعدل والإحسان، وتنهي

﴿وَأَنْزَلْنَا  :والمهیمنة على ما سبقها مصداقا لقوله تعالى وتعالى خاتمة الشرائع 

، 48: إِلَیْكَ الْكِتاَبَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقًا لِمَا بَیْنَ یَدَیْهِ مِنَ الْكِتاَبِ وَمُهَیْمِنًا عَلَیْهِ﴾ المائدة

إِلَى مَكَارِمِ الأَْخْلاَق، وكان من علامات هذا  ا إصلاح البشر، وَإِرْشَادُ النَّاسِ غایاتهو 

الكمال أن جَاءَت الشَرِیعَة الإسلامیة غَایَة في الاعتدال، مَعَ مَا تحوي من تعالیم 

  .تحث على إعمال الْعقول والتحلي بالآدَاب وَتعلِیم الفضیلة

  



العلوم الشرعیةمجلة   

            1لعدد ا        "الرسائلُ النبویَّةُ إلى الملوك والحكَّامِ أُنموذجاً "حِوارُ الأدیانِ والحضاراتِ 

 -237-

  أهمیة حوار الأدیان والحضارات

ما ورد من أخبار وقصص وأحداث عن الأدیان والتي ذكرت في  إن  

القرآن الكریم، تدل دلالة واضحة على أهمیة حوار الأدیان في مجال الدعوة إلى 

االله عز وجل، ولذلك فإن علماء المسلمین كتبوا في الأدیان قاصدین بذلك الدعوة 

الأدیان أو علم مقارنة إلى عبادة االله سبحانه وتعالى، وأرسى المسلمون قواعد علم 

الأدیان الذي هو علم یقارن بین الأدیان لاستخلاص أوجه الشبه والاختلاف بینها، 

ومعرفة صحیحها وفاسدها، وإظهار الحقیقة بأدلة دامغة، حیث أورد من كتب من 

علماء المسلمین في هذا المضمار عقائد ومعاملات كثیر من الأدیان، ونقلوا عن 

معتبرة لدى أصحاب هذه العقائد، وأقاموا الحجة بالأدلة النقلیة الكتب والمصادر ال

  .) 1(والعقلیة، وسلكوا في ذلك منهجاً دعویاً امتثالاً لما أمر به القرآن الكریم

ولم یعرف علم مقارنة الأدیان قبل الإسلام لعدم الاعتراف المتبادل بین   

الأخرى، وكان كل دین  الأدیان الموجودة قبله، حیث لم یعترف أي دین بالأدیان

یعد ما سواه من الأدیان ضلالا، بل أنكرت كل طائفة دینیة جمیع الطوائف 

الأخرى المنتسبة لنفس الدین، وعلى نقیض ذلك عاش غیر المسلمین في الدیار 

التي دخلها الإسلام بسماحة الإسلام وعدله، ومنحوا حریة أداء طقوسهم الدینیة، 

                                                 

ت ثباإالدین والدولة في (كتاب :للاطلاع على أمهات الكتب في علم مقارنة الأدیان، ینظر )(1

للجاحظ،  )الرد على النصارى(لعلي بن زید الطبري، وكتاب ) نبوة النبي صلى االله علیه وسلم

) المقالات في أصول الدیانات(للأشعري، وكتاب  )حدینالفصول في الرد على المل( وكتاب 

للبیروني، وكتاب ) تحقیق ما للهند من مقولة مقبولة في العقل أو مرذولة(للمسعودي، وكتاب 

للشهرستاني، ) الملل والنحل(لابن حزم، وكتاب  )الفصل في الملل والأهواء والنحل(

الجواب الصحیح لمن بدل دین (في، وكتاب للقرا) الأجوبة الفاخرة عن الأسئلة الفاجرة(وكتاب

  .لابن تیمیة )المسیح



العلوم الشرعیةمجلة   

            1لعدد ا        "الرسائلُ النبویَّةُ إلى الملوك والحكَّامِ أُنموذجاً "حِوارُ الأدیانِ والحضاراتِ 

 -238-

أن تسامح  )آدم میتز(ضمان جمیع حقوقهم، فقد ذكر والحفاظ على دور عبادتهم و 

المسلمین في حیاتهم مع الیهود والنصارى لم یعرف مثله في العصور الوسطى، 

  وبسبب من ذلك أُلحِق بمباحث علم الكلام علم مقارنة الملل الذي لم یكن معروفاً 

   .) 1(في العصور الوسطى

قلام المنصفة تستشهد وفي هذا الإطار فإنه من الجدیر بالذكر أن الأ

بالتجربة التي قدمتها الحضارة الإسلامیة من الحوار والتعایش بین الأدیان 

والحضارات والثقافات الأخرى، وكان الاختلاف عامل تقارب وتفاهم، فلقد عاش 

على سبیل المثال ابن میمون أكبر المفكرین الیهود في الأندلس ومصر، وكتب 

لقرن الثاني عشر المیلادي، واستطاعت الكنیسة جل مؤلفاته بالعربیة خلال ا

القبطیة أن تزدهر في مصر، وأصبحت القدس والإسكندریة والقسطنطینیة مراكز 

للدیانة النصرانیة داخل دیار الإسلام التي یحترم فیها حریة العقیدة والرأي، وفي 

نشیر إلى اعتراف المنصفین من المستشرقین بنبوغ علماء هذا السیاق أیضا 

  .) 2(العلمیة الإسلام وبإبداعاتهم

ومن نافلة القول أن نذكر أن لكل حضارة علامتها الممیزة مثل الدین واللّغة      

وإنتاجها المعرفي بكل صنوفه، لذلك لا یمكن دراسة حضارات وفقاً لنموذج قیاسي 

واحد، فأي تنمیط للحضارات یجب أن یقوم على اعتبار أن الحضارات تعرف 

والمتتبع لتاریخ الحضارات یجد أن لكل جماعة بشریة أسباباً . میّزةبعلامات م

والحضارة خاصة وقفت وراء انتقالها من حالة إلى أخرى ومن وضع إلى آخر، 

                                                 

بوریدة، الدار أمحمد الهادي : ، آدم میتز، ترجمةالحضارة الإسلامیة في القرن الرابع الهجري )(1

.343-342ص:1، ج1986التونسیة للنشر، تونس، المؤسسة الوطنیة للكتاب، الجزائر، 
  

ن التجدید والتبدید، إبراهیم صقر، المكتبة المصریة للطبع الاستشراق والفلسفة الإسلامیة بی )(2

  .111م، ص 2006والنشر والتوزیع، الإسكندریة، 



العلوم الشرعیةمجلة   

            1لعدد ا        "الرسائلُ النبویَّةُ إلى الملوك والحكَّامِ أُنموذجاً "حِوارُ الأدیانِ والحضاراتِ 

 -239-

الإسلامیة التي هي من أعظم نعم االله والتي اقتضت حكمته سبحانه وتعالى أن 

من الأنبیاء بدین  أرسل نبیه محمدا صلي االله علیه وسلم في أعقاب سلسلة مباركة

أسمى ما یكون هدایة وإرشادا، وأصلح ما یكون تشریعا وتبصیرا، فیختم به الأنبیاء 

، وأمره أن سلم الرسالات، وجعلها للناس كافةكما ختم برسالته صلي االله علیه و 

یْكُمْ جَمِیعًا ﴿قُلْ یَا أَیُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَ  :یعلن في الدنیا بأسرها للناس كافة

الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَْرْضِ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ یُحْیِي وَیُمِیتُ فَآمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ 

  .158:النَّبِيِّ الأُْمِّيِّ الَّذِي یُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَكَلِمَاتِهِ﴾ الأعراف

لهم السبق في الكتابة في علم وكما أشرنا سابقاً فإن العلماء المسلمین كان 

الأدیان، وعلى سبیل المثال النظرة المنهجیة التي بدأ بها على سبیل المثال 

والتي ) الملل والنحل(الشهرستاني دراسته وذكرها في الصفحات الأولى من كتابه 

  :تقوم على خمس مقدمات رتبها على النحو التالي

یة وكیفیة تشعبها ومصدرها بیان أوّل شبهة وقعت في الملّة الإسلام    -1

 .ومظاهرها

 .بیان السبب الرئیسي الذي أوجب ترتیب هذا الكتاب على طریق الحساب    -2

 .بیان تقسیم أهل العالم جملة -3

 .بیان قانون یبني علیه تعداد الفرق الإسلامیة -4

 .بیان أوّل شبهة وقعت في الخلیقة -5

اك تصور منهجي نّ هنفإن المحلل لهذه المقدمات المنهجیة الخمس یدرك أ

لدى الشهرستاني جعله أساساً لدراسته الشهیرة، ویتضح من خلال المقدمة  كامل

الأولى إدراكه لاختلاف الأدیان وانقسامها نظراً لاختلاف أهل العلم وانقسامهم إلى 

  .شعوب وجماعات



العلوم الشرعیةمجلة   

            1لعدد ا        "الرسائلُ النبویَّةُ إلى الملوك والحكَّامِ أُنموذجاً "حِوارُ الأدیانِ والحضاراتِ 

 -240-

مؤلف في حقل علم القیمة العلمیة لهذا ال) الملل والنحل(كما یتضح لدارس 

فقد عالج فیه مشاكل منهجیة؛ منها مشاكل تخص المقارنة بین ان، تاریخ الأدی

الأدیان والفرق، ووسائل تفسیر الظاهرة الدینیة، وكلّها من جوهر المنهج الحدیث 

غیر المسلمین لم یعتنوا بهذا العلم إلا مع  ، بینما نجد أن) 1(لعلم مقارنة الأدیان

، لأن ) 2(بعصر النهضةبدایات القرن الخامس عشر المیلادي فیما یعرف 

النصارى عموماً والمستشرقین بصفة أخص هم أبرز المهتمین بهذا الحقل، وحدث 

هذا الاهتمام بالأدیان بالتزامن مع حقبة الاستعمار حین شُرِع في تنظیم البعوث 

من رجال دین وباحثین ودارسین إلى الشرق؛ للاطلاع على دیانات الشرق 

  .البحث والدراسةوعاداتهم وأحوالهم للتعرف و 

والجدید الذي استطاعت البعثات الغربیة إضافته إلى هذا العلم، البحث في 

الأدیان القدیمة، وساعد على ذلك التنقیب عن الآثار، وتعلم اللغات القدیمة، 

والتركیز على دراسة الأدیان القدیمة، فأكملوا بذلك ما بدأه المسلمون، مع أن 

دیهم مرجعاً إلهیاً حوى علماً ومعرفة ودلیلاً لهدایة المسلمین یتمیزون بأن بین أی

  .الإنسان وهو مصدر معصوم لا یأتیه الباطل من بین یدیه ولا من خلفه

وترجع أهمیة دراسة الأدیان إلى أن المسلم یتعرف على الأدیان الأخرى،   

ویطلع على ما ورد في هذه الأدیان من مظاهر فساد وانحراف، ذلك أن النظرة 

صة الواعیة لما علیه الأدیان غیر الإسلام تزید المسلم إیماناً بدینه، كما الفاح

                                                 

أبي محمد . محمد بن أبي القاسم عبد الكریم بن أبي بكر احمد الشهرستاني، تح, الملل والنحل )(1

  .31-19بن فرید، المكتبة التوفیقیة، القاهرة، ص

دیة، محمد خلیفة حسن احمد، دار الثقافة للنشر والتوزیع ، مصر، علاقة الإسلام بالیهو  )(2

  .69- 68:، ص1988

  



العلوم الشرعیةمجلة   

            1لعدد ا        "الرسائلُ النبویَّةُ إلى الملوك والحكَّامِ أُنموذجاً "حِوارُ الأدیانِ والحضاراتِ 

 -241-

یتضح له سلامة ونقاء مصادر الإسلام، وأخیراً في معرفة تاریخ الأدیان وواقعها 

  .یقین للمسلم بحمد االله سبحانه وتعالى على نعمة الإسلام

لمعاملات الإسلام شرع جمیع الأحكام في العبادات واوغني عن البیان أن 

والجنایات والأحوال الشخصیة والشؤون القضائیة والسیاسیة والعسكریة، بما یتلاءم 

مع حاجة الناس ومصلحة البشر، في حین أن الشرائع السابقة وإن كانت ملائمة 

الإسلام  كذلك فإن .لعصرها، إلاّ أنها غیر ملائمة للبشریة في العصور الأخرى

ة والیسر ما یجعله صالحا لكل الجماعات واسع الأفق، فیه من المرون دین

 یتسع للحریة الإنسانیة على اختلاف ألوانها وأجناسها وبیئاتها وظروفها، فهو

الفكریة العاقلة، ولا یقف على لون واحد من التفكیر، أو منهج واحد من التشریع، 

ل وهو بتلك الحریة یسایر جمیع أنواع الثقافات والحضارات التي یتفتق عنها العق

  .البشري في صلاح البشریة وتقدمها

  الحوار مدخل دعوات الأنبیاء

جوهر دعوات الأنبیاء هو إعداد الإنسان وتربیته لیكون أهلاً لمقام 

العبودیة، والقرآن الكریم عندما یقص قصص الأنبیاء، یبیّن أنهم یشتركون في 

آیات كثیرة  دعوة الناس إلى عبودیة االله سبحانه وتعالى، حیث نرى ذلك من خلال

تكرر ، وت59:الأعراف ﴾یَا قَوْمِ اعْبُدُوا االلهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَیْرُهُ ﴿:منها قوله تعالى

  .مثل هذه الآیة الكریمة مع كل نبي على اختلاف زمانه ومكانه

ویكتمل الدین بخاتم الأنبیاء صلى االله علیه وسلم ورسالة الإسلام التي جاء 

ت بین مختلف متطلبات الإنسان، والتي من أبرز بها، لأنها رسالة جمع

خصائصها أنها خاتمة الرسالات، ومكملة لما سبقها، وفي الوقت ذاته، متمیزة 

بخصائص تتفق مع كونها خاتمة لسلسلة النبوة والرسالة، وهو ما یعني خطابها 

  .للإنسان في كل زمان ومكان



العلوم الشرعیةمجلة   

            1لعدد ا        "الرسائلُ النبویَّةُ إلى الملوك والحكَّامِ أُنموذجاً "حِوارُ الأدیانِ والحضاراتِ 

 -242-

أقوامهم في موضوعات  ویقص علینا القرآن الكریم حوار وجدال الأنبیاء مع

شتى، أبرزها التوحید والإیمان، حیث یبرز الصراع بین الحق والباطل، والجدل 

الإنساني موجود بوجود الإنسان، وكان الأنبیاء علیهم الصلاة والسلام یقفون 

مواقف قویة في تبلیغ رسالات ربهم مهما لاقوا من أذى، وقصص نوح وهود 

سى وعیسى علیهم السلام كلها تشیر بوضوح وصالح وشعیب وإبراهیم ولوط ومو 

  .إلى حقیقة الحوار والجدل ودوره وأثره في الدعوة

إن الدین بالمفهوم الذي یعیشه المؤمن الحقیقي قد لا یعرفه كثیرون من 

غیر المسلمین ممن یبحثون عن روحانیة؛ قد تتجلى في علم النفس أو الغیبیات 

حثون عن طقوس تریحهم من عناء المادیة أو مفاهیم حضاریة ومدنیة متنوعة، ویب

القاسیة، ویسعون إلى توافقات مع آخرین على حدود من القیم والمعالم الأخلاقیة 

تناول ابن خلدون علاقة  والسلوكیة، ویعززون الترابط الأسري والاجتماعي، وقد

  الدین بالاستقرار الاجتماعي، وحاول العثور على قاعدة عامة تحكمه، واعتبر أن 

  .  ) 1(الدین أهم وأقوى الضوابط الاجتماعیة التي تؤدي إلى الاستقرار

إن تاریخ الحضارات لا یؤكد ضرورة وجود التوجه العالمي داخل كل 

منظومة حضاریة، إذ إن هناك حضارات كثیرة لم تحقق عالمیتها أو أنها لم ترغب 

ضارات أم في أن تصبح عالمیة، سواء كان ذلك متأصلاً في خصوصیات هذه الح

أنه یعود إلى عجزها عن بلوغ درجة الشمولیة، وفي المقابل حضارات تكون 

العالمیة أساساً في رؤیتها، والدعوة إلى حوار الحضارات من الخصائص الممیزة 

للنصف الثاني من القرن العشرین المیلادي، ولقد تشابكت العلاقات بین 

                                                 

  .33الضبط الاجتماعي،أحمد الخشاب، مكتبة القاهرة الحدیثة، القاهرة، ص )(1

  



العلوم الشرعیةمجلة   

            1لعدد ا        "الرسائلُ النبویَّةُ إلى الملوك والحكَّامِ أُنموذجاً "حِوارُ الأدیانِ والحضاراتِ 

 -243-

لقدیم والوسیط والحدیث بین الحضارات والأدیان وتأرجحت على مدار تاریخها ا

  .مراحل ذات طبیعة تعاونیة، ومراحل أخرى ذات طبیعة تنافسیة صراعیة

والأصل الشرعي في الحوار مع أهل الأدیان الدعوة إلى االله، وبیان الحق 

﴿وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلاً مِمَّنْ دَعَا إِلَى اللَّهِ : ورد الباطل بالأدلة الصحیحة، قال تعالى

، ویعد الحوار بین الدین 33:صَالِحاً وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ الْمُسْلِمِینَ﴾ فصلت وَعَمِلَ 

الإسلامي والنصرانیة من أكثر حوارات الأدیان والحضارات حضوراً وتشابكاً، وقد 

رأینا ان الفكر الإسلامي كان سباقاً للدعوة للحوار منذ بدایة الدعوة الإسلامیة، 

بالمنهج الصحیح مطلبٌ جوهري لتوضیح الصورة  الحوار بین الأدیان ذلك لأن

الصحیحة لعقائد الإسلام وآدابه وأحكامه، وهو وسیلة من وسائل دعوة الناس 

عموماً، وأهل الكتاب بشكل خاص، لأن الدعوة إلى االله تعالى وإقناعهم بالحق 

وقد قام بالحوار بین الأدیان بمعناه الشرعي المطلوب  ،هدف شرعي مطلوب

الكرام في حواراتهم الكثیرة مع أقوامهم بطرق مختلفة وأسالیب متعددة،  الأنبیاء

موافق لعقل الإنسان  والمسلمون هم أقوى الناس حجة وبیاناً، لأن الإسلام دین

إلا أن الحوار بین الحضارتین الإسلامیة والنصرانیة أخذ شكلاً سیاسیاً في ونفسه، 

ة حوارات طغى علیها الاستغلال بدایة القرن العشرین المیلادي حیث نظمت عد

السیاسي، وأثارت أجواء متضاربة من الجانبین، وشهد الحوار في منتصف القرن 

العشرین المیلادي حراكاً قویاً من الجانب النصراني، حیث دعت الكنائس الغربیة 

إلى لقاءات وندوات لم تسفر عن نتائج مشجعة للاستجابة الضعیفة من جانب 

وللمشاكل المختلفة بین الطرفین من جهة أخرى، إضافة إلى  المسلمین من جهة،

ذلك فقد كان مفهوم الكنیسة الكاثولیكیة للحوار هو استمرار وتطویر لحركة 

التنصیر أو ما یعرف بالتبشیر المسیحي، ومحاولات لجعل الحوار تلفیقاً دینیاً بین 



العلوم الشرعیةمجلة   

            1لعدد ا        "الرسائلُ النبویَّةُ إلى الملوك والحكَّامِ أُنموذجاً "حِوارُ الأدیانِ والحضاراتِ 

 -244-

وقد عقدت . ) 1(غربيأحكام الدیانتین، ذلك لأن نفي الآخر هو أحد ثوابت الفكر ال

عدة لقاءات وتأسست عدة منتدیات ومراكز مختصة في الحوار في كل من 

الحضارتین، وتكررت الدعوات إلى الحوار في مؤتمرات إقلیمیة وعالمیة حول 

. موضوعات عدیدة منها مسائل السلام والمرأة والتعلیم والتعایش وحقوق الإنسان

عوة فكریة تحمل في طیاتها مضامین ولقد أصبحت فكرة التعایش والتسامح د

فكریة وثقافیة وحضاریة واجتماعیة، والتعایش والتسامح بهذا المفهوم یعني احترام 

الآخر، والاعتراف بالاختلافات بین الأفراد والقبول بها، وتقدیر التنوع الثقافي، 

والانفتاح على الثقافات الأخرى، وهذا النوع من الحوار معروف في التراث 

سلامي، فقد تفاوض رسول االله صلى االله علیه وسلم مع الیهود وعاهدهم، الإ

وصالح المشركین في الحدیبیة، وكذلك الصحابة الكرام تفاوضوا مع أهل الأدیان 

والملل المختلفة في مسائل العیش المشترك، وقد زخر الفقه الإسلامي بتراث ضخم 

  . في مجال العلاقات بین المسلمین وغیر المسلمین

  :رسائل النبي صلى االله علیه وسلم

بعد أن تناولنا في الفقرات السابقة مفاهیم تتعلق بأسس الحوار ومقارنة   

الأدیان، والتفاعل بین الحضارات والتي هي بمثابة مدخل لدراسة موضوع هذا 

البحث، وهو الرسائل النبویة كلبنة أولى لحوار الأدیان والحضارات، نشرع في 

له صلى االله علیه وسلم، حیث أرسل علیه الصلاة والسلام إلى دراسة موضوع رسائ

الملوك والحكام رسائل یدعوهم للإسلام تحقیقاً لعالمیة الإسلام كما جاء في قوله 

، ثم 1:﴿تبارك الذي نزل الفرقان على عبده لیكون للعالمین نذیرا﴾ الفرقان :تعالى

                                                 

 م،2001بودیب، مؤسسة الأبحاث العربیة، بیروت تشراق، ادوارد سعید، ترجمة كمال أالاس )(1

  .145ص



العلوم الشرعیةمجلة   

            1لعدد ا        "الرسائلُ النبویَّةُ إلى الملوك والحكَّامِ أُنموذجاً "حِوارُ الأدیانِ والحضاراتِ 

 -245-

﴿وما أرسلناك : كقوله تعالى توالت الآیات في السور المكیة تؤكد عالمیة الإسلام

كما جاء في معنى عالمیة الإسلام آیات  ،28:إلا كافة للناس بشیرا ونذیرا﴾ سبأ

كثیرة في القرآن الكریم، وامتثالاً لأمره سبحانه وتعالى أرسل النبي صلى االله علیه 

  .وسلم رسائله إلى ملوك عصره وأمراء عهده

وسلم الأسس المتینة  ومن خلال هذه الرسائل وضع صلى االله علیه

والقواعد الجدیدة والمصطلحات الإسلامیة، لإرساء العقیدة الإسلامیة، وكانت هذه 

الرسائل مختلفة عن الخطابة والأمثال والحكم، لسلاسة عبارتها وجزالة أسلوبها، 

  .) 1(وتركیز معانیها ووضوح أهدافها، وبُعدها عن الصناعة اللفظیة

  :خصائص الرسائل النبویة

في رسائله،  ةخذ الرسول صلى االله علیه وسلم الأمور بتدرج ویسر وسهولیأ

صلى االله وأسلوبه ویدعو إلى سبیل االله بالحكمة والموعظة الحسنة، والرقة واللین، 

یختلف بحسب اختلاف أصناف الناس، فاختلاف الأسالیب مبنیة على علیه وسلم 

  :ئل بأمور، منهاهذه الرسااختلاف المخاطب بها، وقد امتازت أسالیب

 .لطف العبارة ورقتها وسهولة ألفاظها وسلاسة عبارتها :أولاً 

 .البعد عن الغرابة اللفظیة بحیث تكون العبارة جلیة مفهومة :ثانیاً 

دخول المصطلحات الإسلامیة الجدیدة فیها، كالصلاة والزكاة والحج،  :ثالثاً 

، وغیرها من المفردات والجهاد والصدقة والبر، والفریضة والسنَّة والنافلة

 .والمصطلحات الإسلامیة

                                                 

  .258االله علیه وسلم، محمود شیت خطاب، ص  سفراء الرسول صلى )(1

  

  



العلوم الشرعیةمجلة   

            1لعدد ا        "الرسائلُ النبویَّةُ إلى الملوك والحكَّامِ أُنموذجاً "حِوارُ الأدیانِ والحضاراتِ 

 -246-

  ل، ـــــــم هذه الرسائــــــوقد كان من النتائج الأولیة لهذا الأسلوب رد فعل من أرسلت له

  .) 1(حیث كشفت مواقف الملوك والحكام من الدعوة الإسلامیة

ومن عرض هذه الخصائص یتبین أن رسائل النبي صلى االله علیه وسلم 

والأباطرة والقیاصرة تمتاز بأنها صیغت بمنتهى الحكمة، فالرسول إلى الملوك 

صلى االله علیه وسلم یدعو ولا یهدد، ویُذكر بأنه لیس طالب ملك، ویَذكُر أن 

هناك زكاة في أموال الأغنیاء وأن الزكاة والصدقات إنما تؤخذ من أغنیاء 

وكان النبي صلى .المسلمین وترد على فقرائهم، وهو بهذا یؤكد أنه لیس طالب مال

االله علیه وسلم یخاطب كل زعیم حسب ظروفه، فإن كان من أهل الكتاب أشار 

إلى مابین الأدیان السماویة من روابط، وإذا كان من غیرهم أشار إلى التزام 

  .البشریة بالعودة إلى االله وترك عبادة ما سواه

یقة وما سنه النبي صلى االله علیه وسلم من أسلوب في الحوار هي طر 

حضاریة تسمح بمعرفة المواقف، وهو وسیلة الاتصال والتلاقي الفكري الذي یولدّ 

أفكاراً جدیدة تساعد على فهم الحقیقة، والحقیقة تظهر من خلال تبادل الآراء 

  .واستیعاب الآخر

وأدرك النبي صلى االله علیه وسلم أن الحوار یقضي على سوء التفاهم 

ح متعایشاً ومتفهماً بعد الاعتراف له بالاختلافات والكراهیة، حیث أن الإنسان یصب

التي تمیّزه، وبذلك فإن الحوار هو أفضل السبل لتفادي تطور الأزمات إلى موجات 

من العنف والصدام، كونه یساهم في بروز مزید من التقارب یكون أساسه تمازج 

راقیل النفسیة جملة من القیم الإنسانیة المتداخلة، وذلك یتأتى بعد تجاوز مجمل الع

والموضوعیة، والتي تؤدي إلى الالتقاء حول النقاط المشتركة وتوسیعها وتعمیقها، 

                                                 

  .112 م،1995، 1هجر، مؤسسة الرسالة، طالعلاقات الخارجیة للدولة الإسلامیة، سعید الم )(1



العلوم الشرعیةمجلة   

            1لعدد ا        "الرسائلُ النبویَّةُ إلى الملوك والحكَّامِ أُنموذجاً "حِوارُ الأدیانِ والحضاراتِ 

 -247-

والتقریب بین نقاط الاختلاف بحثاً عن المواءمة، والحیلولة دون أن تكون نقاط 

الخلاف عقبة في سبیل التفاهم المشترك، انطلاقا من المقصد العام للشریعة 

لحیاة، واستمرار صلاحها بصلاح المستخلفین فیها، الإسلامیة، وهو حفظ نظام ا

  .) 1(وقیامهم بما هم مكلفین به

وقد استفاد صلى االله علیه وسلم من تجارب من سبقه في ما یتعلق بإعداد 

الكتب وما تتطلبه من وسائل، مثل الاستعانة بمترجم أو من یجید لغة من سترسل 

أو تجارة ونحوها، علاوة على ما  إلیه الرسالة، واختیار من تربطه علاقة صداقة

تتطلبه المراسلات من نسخ وختم ونحوه، فقد تبث أن رسول االله صلى االله علیه 

وسلم لما أراد أن یكتب إلى الملوك والحكام، قیل له یا رسول االله إن الملوك لا 

وما، فاتخذ رسول االله صلى االله علیه وسلم خاتما من فضة یقرؤون الكتاب إلا مخت

  .) 2(وختم به الكتب

  :نماذج من رسائل الرسول صلى االله علیه وسلم

  :قبل أن نحلل رسائله صلى االله علیه وسلم نستعرض نماذج من هذه الرسائل

  :كتابة صلى االله علیه وسلم إلى هرقل عظیم الروم

حمد عبد االله ورسوله إلى هرقل عظیم بسم االله الرحمن الرحیم، من م"

فإني أدعوك بدعایة الإسلام، أسلم : أما بعد. الروم، سلام على من اتبع الهدى

تسلم، یؤتك االله أجرك مرتین، فإن تولیت فإن علیك إثم الیریسیین، ﴿یا أهل 

 الكتاب تعالوا إلى كلمة سواء بیننا وبینكم ألا نعبد إلا االله ولا نشرك به شیئاً ولا

                                                 

م، 1966مقاصد الشریعة الإسلامیة ومكارمها، علال الفاسي، مطابع الرسالة، الدار البیضاء،  )(1

  .79ص 

   .324/  10فتح الباري،ابن حجر،  )(2



العلوم الشرعیةمجلة   

            1لعدد ا        "الرسائلُ النبویَّةُ إلى الملوك والحكَّامِ أُنموذجاً "حِوارُ الأدیانِ والحضاراتِ 

 -248-

یتخذ بعضنا أرباباً من دون االله فإن تولوا فقولوا اشهدوا بأنا مسلمون﴾ آل 

  .  64عمران

  :كتابه صلى االله علیه وسلم إلى كسرى عظیم فارس

بسم االله الرحمن الرحیم، من محمد رسول االله إلى كسرى عظیم فارس، "

، أسلم تسلم سلام على من اتبع الهدى وآمن باالله ورسوله، وشهد أن لا إله إلا االله

  ".فإن أبیت فعلیك إثم المجوس

  :كتابه صلى االله علیه وسلم إلى المقوقس عظیم القبط

بسم االله الرحمن الرحیم، من محمد بن عبد االله ورسوله إلى المقوقس عظیم "

القبط، سلام على من اتبع الهدى، أما بعد فإني أدعوك بدعایة الإسلام أسلم تسلم 

  ".،إن تولیت فإن علیك إثم أهل القبطیؤتك االله أجرك مرتین، ف

  :النجاشي ملك الحبشةإلى كتابه صلى االله علیه وسلم 

بسم االله الرحمن الرحیم، من محمد رسول االله إلى النجاشي عظیم الحبشة، "

سلام على من اتبع الهدى، أما بعد، فإني أحمد إلیك االله الذي لا إله إلا هو الملك 

من، وأشهد أن عیسى ابن مریم روح االله وكلمته ألقاها القدوس السلام المؤمن المهی

إلى مریم البتول الطیبة الحصینة فحملت بعیسى من روحه ونفخه كما خلق آدم 

بیده، وإني أدعوك إلى االله وحده لا شریك له والموالاة على طاعته وأن تتبعني 

وجل،  وتؤمن بالذي جاءني، فإني رسول االله، وإني أدعوك وجنودك إلى االله عز

  .) 1("والسلام على من اتبع الهدى تيحنصیوقد بلغت ونصحت فاقبل 

                                                 

كتاب طبقات بن سعد الكبرى، محمد بن :للاطلاع على رسائله صلى االله علیه وسلم ینظر )(1

البدایة والنهایة،ابن كثیر، دار  م، وكتاب1957دار بیروت للطباعة والنشر،  سعد الزهري،

  . ر، تحر محمد بن جریـــــــري، أبو جعفــــــــخ الطبـــــــــم، وكتاب تاری1990الریان للتراث، القاهرة،



العلوم الشرعیةمجلة   

            1لعدد ا        "الرسائلُ النبویَّةُ إلى الملوك والحكَّامِ أُنموذجاً "حِوارُ الأدیانِ والحضاراتِ 

 -249-

  :قراءة تحلیلیة في رسائل النبي صلى االله علیه وسلم

رسائل النبي صلى االله علیه وسلم إلى الملوك والأمراء والولاة في العالم لها 

مكانتها، حیث تقتني بعض المتاحف والمكتبات عددا منها، ویحتفظ عددا من 

لأشخاص ببعض هذه الرسائل التي أرسلها رسول االله صلى االله علیه وسلم إلى ا

  .ملوك وحكام ورؤساء وزعماء زمانه

فبعد انتشار دعوة الإسلام واستقرار الدولة الإسلامیة بعد صلح الحدیبیة 

اتجه رسول االله صلى االله علیه وسلم إلى تعریف العالم برسالة الإسلام، امتثالا 

وتعالى في تبلیغ دعوة الإسلام، فكتب النبي صلى االله علیه وسلم  لأمره سبحانه

رسائل إلى  زعماء الكیانات السیاسیة والدینیة، والملوك والحكام في جزیرة العرب 

ومصر والحبشة وبلاد الروم وفارس وغیرها، یعرفهم بالإسلام ویدعوهم إلى 

 .) 1(الإیمان بهذا الدین

ن أرسلت إلیهم الرسائل، فعلى سبیل المثال تباینت ردود الأفعال ومواقف م

، بینما احتفظ ) 2(فإن كسرى ملك الفرس مزق رسالة النبي صلى االله علیه وسلم

المقوقس حاكم مصر بكتاب النبي صلى االله علیه وسلم إلیه، وعثر على هذه 

، وكرَّم هرقل ملك الروم رسالة ) 3(الرسالة في أحد الأدیرة بمدینة سوهاج المصریة

لنبي صلى االله علیه وسلم أفضل تكریم حتى وصلت إلى الأندلس وما زالت ا

                                                                                                              

، أبو م، وكتاب السیرة النبویة1964محمد أبو الفضل إبراهیم، دار سویدان، بیروت، لبنان، =   

  .م1989، 8الحسن الندوي، دار الشروق، جدة، ط

  .15السفارات النبویة، محمد العقیلي، ص )(1

  .3/90تاریخ الطبري،  )(2

  .288م، ص 1989، 8ط بو الحسن الندوي، دار الشروق، جدة،أالسیرة النبویة،  )(3

  

  

  



العلوم الشرعیةمجلة   

            1لعدد ا        "الرسائلُ النبویَّةُ إلى الملوك والحكَّامِ أُنموذجاً "حِوارُ الأدیانِ والحضاراتِ 

 -250-

، وكان موقف النجاشي ملك الحبشة مؤثراً عندما قرأ رسالة النبي صلى ) 1(متداولة

  . ) 2(االله علیه وسلم واحتفظ بها وأكرم وفادة حامها

وقد أوردت معظم كتب السیرة والتاریخ نصوص معظم هذه الرسائل إلا أن 

هرها ست رسائل بعث بها رسول االله صلى االله علیه وسلم إلى ملوك العالم أش

النجاشي ملك الحبشة وحمل الرسالة إلیه عمرو بن أمیة الضمري، وقیصر : وهم

إمبراطور الروم وحملها إلیه دحیة بن خلیفة الكلبي، وكسرى ملك الفرس وحملها 

وحمل رسالته حاطب بن إلیه عبداالله بن حذافة السهمي، والمقوقس حاكم مصر 

أبي بلتعه، والحارث بن أبي شمر الغساني وبعث إلیه شجاع بن وهب الأسدي، 

  . ) 3(وهوذه بن علي الحنفي وبعث إلیه سلیطین عمرو العامري

إن الرسائل والكتب التي كتبها رسول االله صلى االله علیه وسلم إلى القبائل 

أهمیة اعتناق دین الإسلام وفهم والملوك والحكام تبین حقیقة الإسلام، وتشرح 

مبادئه، وتشیر تلك الرسائل إلى أنه كان للنبي دیوان یجلس فیه الكتاب لكتابة 

  .لرسائل التي یرسلها النبي إلى ملوك وحكام زمانه

وكتبة رسائله صلى االله علیه وسلم وصلوا إلى أكثر من خمسة وعشرین 

عثمان بن عفان، وعلي بن أبي كاتباً منهم أبوبكر الصدیق، وعمر بن الخطاب، و 

طالب، وعامر بن فهیرة، وعبداالله بن الأرقم، وأُبي بن كعب، وخالد بن سعید بن 

والزبیر بن العوام، والمغیرة بن شعبة، وخالد بن  العاص، وزید بن أبي ثابت،

الولید، وعمرو بن العاص، وعبداالله بن رواحة، وعبداالله بن سعید بن أبي السرح، 

                                                 

  .45دار السلام، الریاض، ص  ،، ابن حجر العسقلانيالباري فتح )(1

  .55/ 1خاري، باب كیف بدء الوحي، بالجامع الصحیح، ال )(2

  .274السیرة النبویة، أبو الحسن الندوي،مرجع سابق، ص  )(3
  

  



العلوم الشرعیةمجلة   

            1لعدد ا        "الرسائلُ النبویَّةُ إلى الملوك والحكَّامِ أُنموذجاً "حِوارُ الأدیانِ والحضاراتِ 

 -251-

ویعدون نماذج في الأمانة والاستقامة  ید االله، وسعد بن أبي وقاص،وطلحة بن عب

وإن اختیار النبي صلى االله علیه وسلم . ) 1(والتقوى، وهم صفوة زمانهم في الدعوة

للسفراء كان عن وعي بصفاتهم الخلقیة والثقافیة والدینیة، فقد كان صلى االله علیه 

ون في الأحوال والظروف التي وسلم یرسم للسفراء ماذا یصنعون، وكیف یتصرف

  .) 2(یتعرضون لها أو یواجهونها

  المنهج النبوي في الرسائل النبویة

إن ما احتوته رسائل النبي صلى االله علیه وسلم والحوار الذي دار بین 

  السفراء والملوك والأباطرة من الدروس ما لا یحصى، وبتحلیل هذه الرسائل نجد 

  .لمراسلات وهو الدعوة الصریحة للإسلامأن مضمون الخطاب متحد في كل ا

والمتتبع للسیرة النبویة یلحظ أن الرسول صلى االله علیه وسلم لم یرسل إلى  

عموم ملوك وأمراء الأرض منذ بدایة الدعوة، وعلى الرغم من أن تعاملات عدیدة 

تجرى مع عدد من الممالك والإمبراطوریات، ومع ذلك ففي هذه التعاملات لم 

سول االله صلى االله علیه وسلم إلى دعوتهم في ذلك الوقت، ولم یفعل یخطِّط ر 

الرسول ذلك؛ لأنه یتعامل بحكمة، ولأن إرسال رسالة تدعو فیها الناس إلى دین 

  .جدید یتطلب التریث والنظر

ولذلك رأینا الصحابة عندما هاجروا إلى الحبشة لم یكن من مهمتهم دعوة 

م یعرفوا النجاشي بدینهم، ولولا الموقف الذي قام النجاشي إلى الإسلام، بل إنهم ل

به عمرو بن العاص ومحاولته إثارة النجاشي ضد المسلمین، ما شرح له جعفر بن 

                                                 

  . 285الرسول صلى االله علیه وسلم، محمود حطاب، ص سفراء )(1

ومات السفراء في الإسلام، حسن فتح الباب، المجلس الأعلى للشؤون الإسلامیة، القاهرة، مق )(2

  .60، ص1970
  

  



العلوم الشرعیةمجلة   

            1لعدد ا        "الرسائلُ النبویَّةُ إلى الملوك والحكَّامِ أُنموذجاً "حِوارُ الأدیانِ والحضاراتِ 

 -252-

أبي طالب الإسلام؛ وحتى بعد هذا الشرح فإن جعفر لم یدعُ النجاشي إلى الدخول 

م، ومع في الإسلام، مع أنه كان یدرك أن هنالك میولاً في كلام النجاشي للإسلا

  .ذلك لم یفعل، ولم یدعه إلى الإسلام

ولقد بدأت هذه الرسائل بالتزامن مع الفترة التي رجع فیه الرسول صلى االله 

علیه وسلم من صلح الحدیبیة في شهر ذي الحجة في السنة السادسة من الهجرة، 

  .وهي في معظمها في وقت متزامن لا یفصل بینها إلا أیام

دعوة الزعماء والملوك یشیر إلى ما یجب أن تكون علیه والمنهج النبوي في    

وسائل الدعوة، فإلى جانب دعوة الشعوب، اختار الرسول صلى االله علیه وسلم 

أسلوباً جدیداً من أسالیب الدعوة وهو مراسلة الملوك والحكام، وكان لأسلوب 

إظهار إرسال الرسائل إلى الملوك والأمراء أثر بارز في دخول بعضهم الإسلام و 

الود من البعض الآخر، كما كشفت هذه الرسائل مواقف بعض الملوك والأمراء 

  .) 1(من الدعوة الإسلامیة

، فأما اوقد كان تلقي الملوك والحكام للرسائل ـ كما ذكرنا سابقا ـ مختلف

هرقل والنجاشي والمقوقس، فتلطفوا في جوابهم، وأكرم النجاشي والمقوقس رسل 

علیه وسلم، وأرسل المقوقس هدایا لرسول االله صلى االله علیه  رسول االله صلى االله

، وأما كسرى فلما قُرئ علیه الكتاب مزقه، فبلغ ذلك رسول االله صلى االله وسلم

  ).مزق االله ملكه(علیه وسلم فقال 

في رسائل رسول االله صلى االله علیه وسلم للملوك فوارق دقیقة مؤسسة و       

ا ما یمتاز به هؤلاء الملوك في العقائد التي یدینون على حكمة الدعوة، روعي فیه

                                                 

، 1995الرسالة،  المهیري، مؤسسة العلاقات الخارجیة للدولة الإسلامیة، سعید عبد االله )(1

    .112ص
  

  



العلوم الشرعیةمجلة   

            1لعدد ا        "الرسائلُ النبویَّةُ إلى الملوك والحكَّامِ أُنموذجاً "حِوارُ الأدیانِ والحضاراتِ 

 -253-

لوهیة المسیح، فلما كان هرقل والمقوقس یدینان بأُ بها، والمزایا التي یمتازون بها، 

اسم النبي صلى االله  مع) عبداالله ا كلمةما إلیهمههجاءت في الكتابین اللذین وج

ورسوله إلى هرقل عظیم  من محمد عبداالله( :بقوله علیه وسلَّم، فیبتدئُ الكتابان

، بخلاف ما جاء )من محمد عبداالله ورسوله إلى المقوقس عظیم القبط(و) الروم

من رسول االله إلى (: في كتابه صلى االله علیه وسلم إلى كسرى، فاكتفى بقوله

﴿قُلْ یَا أَهْلَ الْكِتاَبِ تَعَالَوْا إلى كَلِمَةٍ  :، وجاءت كذلك الآیة الكریمة)عظیم الفرس

بًا اءٍ بَیْنَنَا وَبَیْنَكُمْ أَلاَّ نَعْبُدَ إِلاَّ االلهَ وَلاَ نُشْرِكَ بِهِ شَیْئًا وَلاَ یَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَاسَوَ 

وقد كان ، 64 :مِّن دُونِ االلهِ فَإِن تَوَلَّوْا فَقُولُوا اشْهَدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ﴾ آل عمران

یة والمقوقس حاكم مصر قائدین سیاسین، وزعیمین هرقل إمبراطور الدولة البیزنط

دینیین، ولما كان قوم كسرى یدینون بوجود إلهین، وكانوا بعیدین عن مفهوم النبوة 

والتصور الصحیح للرسالة السماویة، جاءت في الكتاب الذي وجه إلى كسرى 

لوب وهذا الأس. ) 1()وأني رسول االله إلى الناس كافة لینذر من كان حیاً (عبارة 

الذي كتب به صلى االله علیه وسلم مراسلاته یعد منهجا دعویا شمولیة لعالمیة 

  .الدعوة الإسلامیة التي تتسع لكل ما هو نافع لعموم خلقه سبحانه وتعالى

  :أدب الحوار في الرسائل النبویة

الحوار أمر ضروري لنجاح الدعوة،  وقد رسم النبي صلى االله علیه وسلم 

وار؛ واهتم به اهتماماً كبیراً، لأن الطبیعة الإنسانیة میالة أروع الصور في الح

  .بطبعها وفطرتها إلى الحوار

صلى االله علیه وسلم الأسلوب الرفیع في نبي ومن بین ما تمیّزت به رسائل ال

شأنها شأن الجمالیة التي اصطبغت بها سائر نصوص التراث النبوي،  الصیاغة،

                                                 

  .39، ص1988، ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمین، أبو الحسن النداوي، دار المعارف )(1



العلوم الشرعیةمجلة   

            1لعدد ا        "الرسائلُ النبویَّةُ إلى الملوك والحكَّامِ أُنموذجاً "حِوارُ الأدیانِ والحضاراتِ 

 -254-

بي صلى االله علیه وسلم قد أرست الأساس فالكتب والرسائل التي أرسلها الن

  .التاریخي وحفّزت لظهور أسلوب جدید من الكتابة الفنیة في الأدب العربي

والطابع الفني في كتب النبي صلى االله علیه وسلم فني عن البیان، فلغة 

الفن متجلّیة في كتبه صلى االله علیه وسلم، وجمالها لم یكن على حساب 

ولمن تأمّل رسالته صلى االله علیه وسلم إلى النجاشي یجد  مضامینها أو معانیها،

أثر الفن الجمیل ظاهراً بكل وضوح، والتي ذكر فیها صلى االله علیه وسلم أنّ 

عیسى روح االله وكلمته ألقاها إلى مریم البتول الطیبة، فحملت بعیسى علیه 

  .)1(السلام

ة، فنصوص وتجلّیات جمالیة الصیاغة واضحة في سائر النصوص النبوی

أقواله صلى االله علیه وسلم مضیئة مشرفة، رشیقة مألوفة، فلا یوجد فیها لفظاً 

  .شاذا أو كلمة غریبة

وأسالیب الدعوة عند النبي صلى االله علیه وسلم نابعة من خصائص 

الإسلام من جهة، وخصائص العلاقة بین الرسول صلى االله علیه وسلم والناس 

جهة ثانیة، فهذه الخصائص إجمالاً یمكن تبینها من  كما یحددها القرآن الكریم من

﴿كَمَا أَرْسَلْنَا فِیكُمْ رَسُولاً مِنْكُمْ : خلال نماذج من الآیات الكریمة، منها قوله تعالى

وا تَعْلَمُونَ﴾ یَتْلُو عَلَیْكُمْ آیَاتِنَا وَیُزَكِّیكُمْ وَیُعَلِّمُكُمُ الْكِتاَبَ وَالْحِكْمَةَ وَیُعَلِّمُكُمْ مَا لَمْ تَكُونُ 

﴿هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الأُمِّیِّینَ رَسُولاً مِنْهُمْ یَتْلُو عَلَیْهِمْ : ، وقوله تعالى151:البقرة

آیَاتِهِ وَیُزَكِّیهِمْ وَیُعَلِّمُهُمُ الْكِتاَبَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلاَلٍ مُبِینٍ﴾ 

  .2:الجمعة

                                                 

، 4المدینة المنورة، طالسیرة النبویة الصحیحة، أكرم ضیاء العمري، مكتبة العلوم والحكم،  )(1

  .2/460م، 1993
  



العلوم الشرعیةمجلة   

            1لعدد ا        "الرسائلُ النبویَّةُ إلى الملوك والحكَّامِ أُنموذجاً "حِوارُ الأدیانِ والحضاراتِ 

 -255-

ا بصورة جلیة طریقة القرآن البلاغیة لوظیفة النبي صلى االله فالآیتان عرضت

علیه وسلم التي یتم من خلالها نقل الناس من مستوى الأمیة بكل مفاهیمها؛ أمیة 

عدم القراءة والكتابة، أمیة عدم امتلاك الكتاب، الأمیة الحضاریة، وغیرها من 

  .متلاك الحكمةصور وإشكال الأمیة إلى مستوى المعرفة، وحمل الكتاب، وا

ویمكن تبیان أسلوبه صلى االله علیه وسلم في الدعوة من خلال سمات 

تتمثل في إنسانیته صلى االله علیه وسلم، فهي جاءت تستهدف الإنسان بما هو 

إنسان،وهي انعكاس لقیم الإسلام الذي یمتاز بنزعته الإنسانیة الواضحة الثابتة 

وتوجیهاته، والتي تؤكد أن الأصل في  الأصیلة في معتقداته وعباداته وتشریعاته

  .) 1(علاقات المسلمین مع غیرهم من الأمم هو السلم والتعایش السلمي

ومن هنا فإن قیم الإسلام تتعامل مع الإنسان لا باعتباره ملَكاً معصوماً، 

ولا باعتباره شیطاناً رجیماً، وإنما باعتباره إنساناً فیه نوازع الخیر ونوازع الشر،قال 

فالذي ینطلق .  7،8:جُورَهَا وَتقَْوَاهَا﴾ الشمس﴿وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّاهَا  فَأَلْهَمَهَا فُ : لىتعا

في الحیاة متنصلاً من عبودیة االله سبحانه وتعالى مؤلهاً نفسه، یقع في عبودیة لا 

تقل سوءاً وشرّاً عن عبودیة الصنف الأول الوارد في هذه الآیة الكریمة؛ إذ لیس 

: أسوأ من اتخاذ الهوى إلهاً یعبد من دون االله سبحانه وتعالى، قال تعالىفي الدنیا 

﴿أَفَرَأَیْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ وَأَضَلَّهُ االلهُ عَلَى عِلْمٍ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ 

  .23:تَذَكَّرُونَ﴾ الجاثیة عَلَى بَصَرِهِ غِشَاوَةً فَمَنْ یَهْدِیهِ مِنْ بَعْدِ االلهِ أَفَلاَ 

ومن سمات دعوة النبي صلى االله علیه وسلم الشمولیة؛ إذ تنظر إلى 

الإنسان نظرة شاملة تستوعب مكوناته من عقل وروح، وعاطفة وجسد،كما 

                                                 

  .185الإسلام نظام إنساني، مصطفى الرافعي، القاهرة، ص )(1

  

  



العلوم الشرعیةمجلة   

            1لعدد ا        "الرسائلُ النبویَّةُ إلى الملوك والحكَّامِ أُنموذجاً "حِوارُ الأدیانِ والحضاراتِ 

 -256-

تستوعب جمیع أطوار حیاته من طفولة وشباب، وكهولة وشیخوخة، وأیضا 

  .أوضاعه رجلاً وامرأة، فرداً ومجتمعاً 

الصورة الإنسانیة لسلوكه صلى االله علیه وسلم في حرصه على  وتتجلى

عدم طغیان البعد الروحي على سائر الأبعاد الأخرى، فالتوجه النبوي ینبه على 

خطورة الخروج عن السنن الكونیة في التعامل مع النفس الإنسانیة، فالإنسان كما 

وفاء بحقوقها، وإن من خلقه االله سبحانه وتعالى مركب من أبعاد وجب احترامها وال

المختلفة واختزاله في بُعد واحد،  أخطر ما یوقع الإنسان في الشقاء تجاهل أبعاده

سواء كان روحیاً أم مادیاً، والتجارب الإنسانیة البعیدة عن هدایة الوحي كثیراً ما 

  .جلبت التعاسة للإنسان حین تعاملت معه على أنه كائن مكون من بُعد واحد

أنّ هذا المنظور الإسلامي یتجاوز حدود الزمان  أن نذكر قولومن نافلة ال

والمكان، ومع ذلك لا یمكن فصل الواقع المعاصر عن ارتباطه بالبیئة التي عاش 

فیها النبي صلى االله علیه وسلم، ولو تتبعنا السیرة النبویة لوجدنا المرونة التي 

ادلة، وهذا مما یجعل من یتعامل بها النبي صلى االله علیه وسلم في الحوار والمج

  .مواقفه صلى االله علیه وسلم نموذجا صالحا لكل بیئة عبر الزمان والمكان

وإذ نشیر إلى أسلوبه صلى االله علیه وسلم في الحوار، لنؤكد أن خصائص 

الدعوة النبویة لیست سوى انعكاس للخصائص الذاتیة للرسول صلى االله علیه 

لته التي هي خاتمة الرسالات، فكان متكاملاً وسلم الذي هو خاتم الأنبیاء، ورسا

ومكملاً لمن سبقه، وفي الوقت ذاته، متمیزاً بخصائص تتفق مع ختمه لسلسلة 

ونجد في . النبوة والرسالة، وهو ما یعني خطابه للإنسان في كل زمان ومكان

المسلك المقابل لدى الحضارات المادیة، التي ضخمت من مادیة الإنسان على 

ه، إلى الدرجة التي اختفت أو كادت تختفي فیه بقیة الأبعاد، مما حساب روح



العلوم الشرعیةمجلة   

            1لعدد ا        "الرسائلُ النبویَّةُ إلى الملوك والحكَّامِ أُنموذجاً "حِوارُ الأدیانِ والحضاراتِ 

 -257-

جعل الباحثین یتحدثون في معرض نقدهم لمآلات الحضارات المادیة عن ظاهرة 

  .الإنسان ذي البُعد الواحد

ومن أبرز سماته صلى االله علیه وسلم في الدعوة التكامل والتوازن، فلا 

لإنسان في إطار إنسانیته ومن خلال أبعاده تكتفي السمات النبویة بأن تنظر إلى ا

المتعددة، وإنما تحرص على إحداث التناسق بین هذه الأبعاد المختلفة، وذلك 

فالمنهج التربوي الذي تقدمه . بإضافة مفهوم التكامل والتوازن إلى مفهوم الشمولیة

ین الروح السنة النبویة، یستهدف إنساناً تتكامل أبعاده وتتوازن، فهو منهج یوازن ب

والجسم، وبین العقل والقلب، وبین الدنیا والآخرة، وبین المثال والواقع، وبین النظر 

والعمل، وبین الغیب والشهادة، وبین الحریة والمسؤولیة، وبین الفرد والجماعة، 

وهذا المنهج لا یستبعد أي إنسان من إنسانیته التي كرمه االله سبحانه وتعالى 

  .)1(بها

والتوازن، یمكن أن نستدل علیها بأمثلة من سلوكه صلى االله وصفة التكامل 

علیه وسلم، كما یمكن أن نستنتجها من مواقفه التي یحرص النبي صلى االله علیه 

وسلم من خلالها على بیان مراتب الأحكام وتكامل فوائدها، وهذه الخصائص 

االله سبحانه البارزة من التربیة النبویة تطبیق عملي لجوهر الإسلام وهي عبادة 

، ﴿الر كِتاَبٌ 1:﴿یَا أَیُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ﴾ النساء: وتعالى، یقول سبحانه وتعالى

لَتْ مِنْ لَدُنْ حَكِیمٍ خَبِیرٍ أَلاَّ تَعْبُدُوا إِلاَّ االلهَ﴾ هود ، 2،  1:أُحْكِمَتْ آیَاتُهُ ثمَُّ فُصِّ

  هم ــــــــالمقصود من بعثة الأنبیاء علی الشرع إنما جاء بالتعبد، وهو: "ویقول الشاطبي

                                                 

  .34م، ص 1993حقوق الإنسان، أحمد یسري، منشأة المعارف، الإسكندریة،  )(1

  

  



العلوم الشرعیةمجلة   

            1لعدد ا        "الرسائلُ النبویَّةُ إلى الملوك والحكَّامِ أُنموذجاً "حِوارُ الأدیانِ والحضاراتِ 

 -258-

  .) 1("السلام

ورسائله صلى االله علیه وسلم تضمنت صفات جوهریة في الحوار تتمثل 

في الواقعیة وهي من مقتضیات الإنسانیة، والوسطیة وهي من مقتضیات التكامل 

والتوازن، والقبول الاجتماعي وهي من مقتضیات الشمولیة والصلاح لكل زمان 

كان، وهو ما یعد أسلوبا إنسانیا، ومنهجا أخلاقیا في التعامل، وأساسا قویا وم

  .للحوار والمجادلة بالحسنى

  

  ةـــالخاتم

إن الإنسانیة في حاجة إلى ثقافة الحوار وإلى ثقافة قبول الآخر، فكل هذه 

الثقافات في ظل النزاعات والمشاحنات تصبح عسیرة، مع أن الكلمة الطیبة التي 

دخل إلى كل حوار تمثل قیمة مثلى، وهي أداة التعبیر الفاعلة والمؤثرة هي الم

والتي تدل دلالة واقعیة على روح التسامح، ومن بین أهم مسارات نقل حركة 

الحوار بین عموم الناس یبرز الدین بوصفه جسراً بین الشعوب،وحركة الناس 

  . النابضة بالحیاة

والوفیر مما یدل على أساس الكلمة  وباستقراء التراث الإسلامي نجد الكثیر

الطیبة في عدد من الوثائق الإسلامیة، مثل وثیقة صحیفة المدینة التي تعتبر 

مرجعیة رائدة لتأسیس المجتمع الإسلامي، وتؤكد الصحیفة أن المجتمع الإسلامي 

الذي خاطبه الرسول صلى االله علیه وسلم بالكلمة الطیبة كان تعددیاً، وكذلك فإن 

ة العمریة التي ارتبطت بالخلیفة الراشد عمر بن الخطاب، ونهج البلاغة العهد

                                                 

، ص 2محمد عبد االله دراز، دار المعرفة، بیروت، ج. أبو إسحاق، الموافقات، تح الشاطبي،) (1

266.  



العلوم الشرعیةمجلة   

            1لعدد ا        "الرسائلُ النبویَّةُ إلى الملوك والحكَّامِ أُنموذجاً "حِوارُ الأدیانِ والحضاراتِ 

 -259-

الذي اشتهر به الخلیفة الراشد علي بن أبي طالب، تمثل جمیعها نقاطاً مضیئة في 

  .مفهوم وتأثیر الكلمة الطیبة

إن هذه الوثائق والمرجعیات تعد أحد روافد التسامح واحترام حق الاختلاف 

طیبة، والرجوع لهذه الوثائق وإحیاء النصوص التي تتضمن الذي أساسه الكلمة ال

معاني التسامح التي حفل بها التراث الإسلامي هو ضرورة دینیة ودنیویة تساهم 

  .في إزالة كثیر من التناقضات التي تقف حائلاً أمام مواجهة التحدیات

ولقد أصاب جانب التعامل ضمور شدید عند كثیر من المسلمین، حتى إن 

من المسلمین لا یعون حقیقة الحضارة الإسلامیة في حقبها المختلفة، وكیف  كثیراً 

عاشت هذه الحضارة وعمرت الأرض، وقادت دفة توجیه البشریة لعدة قرون، 

وكیف أثرت وتأثرت بغیرها من الثقافات والحضارات، وغیاب هذا الإدراك جعل 

عن التواصل المثمر مع المسلم المعاصر بلا ذاكرة ثقافیة حضاریة، وجعله عاجزا 

عصره، وانتقال الحوار بالنسبة للمسلم من العقائد إلى الثقافات سیدفع إلى مراجعة 

ما انطمس في وعیه من ذاكرة العمران البشري بعلومه وآدابه وفنونه، ثم تتجسد 

  . واقعا عملیا في حیاته

لقد أرسى الرسول صلى االله علیه وسلم بالحوار والمجادلة أساساً في 

التعامل، وهي القاعدة الأساسیة في الإسلام التي یمكن استلهامها واعتمادها قاعدة 

في التعامل، إن علاقة الرسول صلى االله علیه وسلم بأصحابه وسماع آرائهم 

ومواقفه الكثیرة تبین كیف أن المسلمین یناقشون بحریة كي یتوصلوا إلى الرأي 

ح لفهم نظرة الإسلام للإنسان السدید، لذا كان التعایش هو المدخل الصحی

ومكانته، تحقیقاً للمنهج الذي یربط بین الجوانب الاجتماعیة والمفاهیم الشرعیة من 

  .أجل بلورة رؤیة إسلامیة في التعایش



العلوم الشرعیةمجلة   

            1لعدد ا        "الرسائلُ النبویَّةُ إلى الملوك والحكَّامِ أُنموذجاً "حِوارُ الأدیانِ والحضاراتِ 

 -260-

إن الحوار بین الحضارات یستدعي وجود حضارات تعترف ببعضها 

صیتها وبقدرتها على الحوار مع آخرین، تعترف بهم كذوات حضاریة لها خصو 

وهویاتها الثقافیة، والحوار یتطلب خطوة سابقة وهي التعارف الحضاري الذي 

یهدف منه تغییر الصورة المشوهة التي تحملها كل حضارة في اللاشعور عن 

الآخر،وهذا أمر غایة في الأهمیة لتفادي الصدام، والعمل على التأسیس لحوار 

  .بناء وحقیقي بین الحضارات

لا تستقیم مسیرتها إن لم تأخذ بعین الاعتبار القیم  إن الحركة الحضاریة

والمعاییر الأخلاقیة، وإلا تصبح متوحشة وتصب في غیر مصلحة الإنسان، وأن 

الحل الواقعي والعملي لصراع الحضارات یكون بتحریر الإنسان من عقد النقص 

  .والانبهار، وبتحرره من الموروثات السلبیة المتمثلة في التكبر والتعالي

إن الإسلام له سمة خاصة، إذ امتد على أجزاء كبیرة من الكون، فكوّن 

حضارة متعددة الأعراق والثقافات، والتعایش الذي أبدته الحضارة الإسلامیة سببه 

عقیدة الإسلام وطبیعته، حیث اتسمت العلاقات بین المجتمعات بالتعایش واحترام 

  .حضارات وثقافات وعادات الشعوب

ار لغایاته یتوقف على مسالة أخلاقیة بالدرجة الأولى، وهي إن تحقیق الحو 

الابتعاد عن التعصب، والأحكام المسبقة التي تجعل من الذات الأحسن، وما 

عداها الأسوأ، وكذلك ینبغي معرفة الطرف الآخر، فمعرفة الآخر تقتضي بدایة 

یعني تبادل الاعتراف به طرفاً یمكن أن یكون له رأي یقنع به الآخرین، فالحوار 

المتحاورین من الحضارات الأفكار والحقائق والمعلومات والخبرات التي تزید من 

معرفة كل فریق بالآخر بطریقة موضوعیة، تبین ما قد یكون بینهما من تلاق أو 

اختلاف، مع احتفاظ كل طرف بقناعاته في أجواء من الاحترام المتبادل والمعاملة 

ازع التشكیك ومقاصد التجریح، بل ما یرجى منه بالتي هي أحسن، بعیداً عن نو 



العلوم الشرعیةمجلة   

            1لعدد ا        "الرسائلُ النبویَّةُ إلى الملوك والحكَّامِ أُنموذجاً "حِوارُ الأدیانِ والحضاراتِ 

 -261-

هو إشاعة المودة وروح المسالمة والتفاهم فیما فیه التوافق من أعمال النفع العام 

  .للبشریة

والحوار ینطلق من استعداد كل حضارة لفهم الحضارات الأخرى في إطار 

حترام من التسامح والرغبة المشتركة في التعایش، والحوار یعني الالتزام با

الآخرین، فكل طرف یجب أن یتفادى أفكار نزعات التفوق والسیطرة، والحوار لیس 

دعوة مجردة للتفاهم والمحبة، دون تحدید لأركانه ونفي ما قد یشوبه من نوایا خفیة 

تفرغ الحوار من عناصره الأساسیة، وهي الصدق والوضوح والإخلاص من ناحیة، 

  .ك من ناحیة أخرىوالمسالمة والتعایش والفهم المشتر 

إن دروسا وفوائد كثیرة یستفاد منها من خلال فهم ما احتوته رسائل النبي 

صلى االله علیه وسلم، والحوار الذي دار بین السفراء والمبعوثین من جهة، والملوك 

والحكام من جهة أخرى؛ وبتحلیل هذه الرسائل نجدها مؤسسة على حكمة الدعوة، 

ین بها كل من وجهت إلیه الرسالة، والامتیازات التي روعي فیها العقائد التي ید

  یتمتع بها، ویشیر المنهج النبوي في دعوة الزعماء 

والملوك إلى ما یجب أن تكون علیه وسائل الدعوة، فإلى جانب دعوة 

الشعوب، اختار الرسول صلى االله علیه وسلم أسلوباً جدیداً من أسالیب الدعوة 

وكان لأسلوب إرسال الرسائل إلى الملوك والحكام  وهو مراسلة الملوك والحكام،

أثراً بارزاً في دخول بعضهم الإسلام، وإظهار الود من البعض الآخر، كما كشفت 

هذه الرسائل مواقف بعض الملوك والأمراء من الدعوة الإسلامیة، وبذلك حققت 

  .هذه الرسائل نتائجها

والتي تنبثق من الزخم  ونختم هذه الدراسة بمجموعة من المقترحات العملیة

الذي اكتسبته فكرة حوار الحضارات، وهي أن الحوار بین الحضارات یستدعي 

وجود حضارات تعترف بقدرتها على الحوار مع آخرین، تعترف بهم كذوات 



العلوم الشرعیةمجلة   

            1لعدد ا        "الرسائلُ النبویَّةُ إلى الملوك والحكَّامِ أُنموذجاً "حِوارُ الأدیانِ والحضاراتِ 

 -262-

حضاریة لها خصوصیتها وهویتها الثقافیة مع إبعاد إمكانیة فرض رأي معین أو 

ا الحوار العقلاني، وهذا ما أبرزته رسائل إن رسالة الإسلام أساسه .رؤیة واحدة

النبي صلى االله علیه وسلم إلى الملوك والحكام، والتي أوردتها كتب التاریخ 

الحضاري المنصفة والتي تستشهد بالتجربة التي قدمتها الحضارة الإسلامیة من 

 حوار ثري بین الدیانات والفلسفات والثقافات الأخرى، وكان الاختلاف عامل إبداع

على كل المستویات، فلقد عاش ابن میمون أكبر المفكرین الیهود في الأندلس 

ومصر، وكتب جل مؤلفاته بالعربیة خلال القرن الثاني عشر میلادي، واستطاعت 

الكنیسة القبطیة أن تزدهر على ضفاف النیل، وأصبحت الإسكندریة والقدس 

دیار الإسلام التي تحترم  والقسطنطینیة منارات إشعاع علمي وثقافي، وهذا كله في

    .حریة التعبیر والإبداع

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  



العلوم الشرعیةمجلة   

            1لعدد ا        "الرسائلُ النبویَّةُ إلى الملوك والحكَّامِ أُنموذجاً "حِوارُ الأدیانِ والحضاراتِ 

 -263-

  المصادر والمراجع

  .أبو حامد، دار المعرفة، بیروت. إحیاء علوم الدین، الغزالي = 

بودیب، مؤسسة الأبحاث العربیة، أدوارد سعید، ترجمة كمال إستشراق، الا= 

  .م2001بیروت 

هیم صقر، المكتبة المصریة للطبع والنشر ستشراق والفلسفة الإسلامیة ، إبراالا= 

  .م2006والتوزیع، الإسكندریة، 

  .الإسلام نظام إنساني، مصطفى الرافعي، القاهرة= 

 م 1990ابن كثیر، دار الریان للتراث، القاهرة،: البدایة والنهایة= 

عبد . تاج العروس من جواهر القاموس، محمد المرتضى الحسیني الزبیدي، تح= 

  . م1965اج، وزارة الإرشاد، الكویت، الستار فر 

محمد أبو الفضل إبراهیم، دار . جعفر محمد بن جریر، تح تاریخ الطبري، أبو= 

  .م1964سویدان، بیروت، لبنان، 

مصطفى السید وآخرون، مؤسسة قرطبة، . ، تحآن العظیم لابن كثیرتفسیر القر = 

  .الجیزة، مصر

  .م1988الوحدة العربیة، بیروت، تهافت التهافت، ابن رشد، مركز دراسات = 

محمد الهادي : الحضارة الإسلامیة في القرن الرابع الهجري،آدم میتز، ترجمة= 

  .م1986أبوریدة، المؤسسة الوطنیة للكتاب، الجزائر،

  .م1993حقوق الإنسان، أحمد یسري، منشأة المعارف، الإسكندریة، = 

د عبد االله دراز، دار القلم بحوث ممهدة لدراسة تاریخ الأدیان، محم: الدین= 

  .م2006للنشر والتوزیع، الكویت، 

 .م2008شعیب الأرناؤوط وآخر، مؤسسة الرسالة، . ، تحقیمزاد المعاد، ابن ال= 

  .م1986السفارات النبویة، محمد العقیلي، دار إحیاء العلوم، بیروت، = 



العلوم الشرعیةمجلة   

            1لعدد ا        "الرسائلُ النبویَّةُ إلى الملوك والحكَّامِ أُنموذجاً "حِوارُ الأدیانِ والحضاراتِ 

 -264-

یان، دار سفراء الرسول صلى االله علیه وسلم، محمود شیت خطاب، مؤسسة الر = 

  .م1996، 1الأندلس، ط

السیرة النبویة الصحیحة، أكرم ضیاء العمري، مكتبة العلوم والحكم، المدینة = 

  .م1993، 4المنورة، ط

  .م1989، 8السیرة النبویة، أبو الحسن الندوي، دار الشروق، جدة، ط= 

  .الضبط الاجتماعي، أحمد الخشاب،  مكتبة القاهرة الحدیثة، القاهرة= 

  م 1957د بن سعد الزهري، دار صادر، بیروت،محم: ات بن سعد الكبرىطبق= 

، 1العلاقات الخارجیة للدولة الإسلامیة، سعید المهجر، مؤسسة الرسالة، ط= 

  . م1995

  .الباري شرح صحیح البخاري، ابن حجر العسقلاني،دار السلام، الریاض حفت= 

 .خران، دار المعارف، القاهرةعبد االله الكبیر وآ. لسان العرب، ابن منظور ، تح= 

ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمین، أبو الحسن الندوي، دار المعارف، = 

  .م1988القاهرة، 

للرازي، ترتیب محمود خاطر، الهیئة المصریة للكتاب،  مختار الصحاح،= 

  .م 1976القاهرة، 

الدار  مقاصد الشریعة الإسلامیة ومكارمها، علال الفاسي، مطابع الرسالة،= 

  .م1966البیضاء، 

مقومات السفراء في الإسلام، حسن فتح الباب، المجلس الأعلى للشؤون = 

  .م1970الإسلامیة، القاهرة، 

  .محمد عبد االله دراز، دار المعرفة، بیروت. ، تحالموافقات، الشاطبي= 

 

     


